26 Pagina

1/2 Foglio

# Darwin? Chiamate la Croce Rossa

## la polemica

A 150 anni da «L'origine delle Specie» e dalla nascita dell'opera di Henry Dunant, il bilancio di una «selezione naturale» tra i due pionieri vede vincitore il secondo. Un sociologo spiega perché

#### DI LORENZO FAZZINI

n questo 2009 si sono celebrati i 150 anni della pubblicazione de L'origine delle *specie,* testo-manifesto di Charles Darwin, e il ricordo della battaglia di Solferino (24 giugno 1859). Da dove lo svizzero Henry Dunant colse l'ispirazione per formare un corpo "ter-zo" tra i combattenti di allora, gli eserciti francesi e piemontesi da una parte, quello austriaco dall'altra.

Dall'intuizione di Dunant sarebbe poi nata la Croce rossa internazionale. Costantino Cipolla, docente di sociologia all'università di Bologna, già conoscitore della Croce rossa e del suo fondatore, ha compiuto un fecondo collegamento culturale in questo doppio 150° anniversario. Ne è scaturito Darwin e Dunant. Dalla vittoria del più forte alla sopravvivenza del più debole? (Franco

Angeli, pagine 144, euro 16), libro che è a metà tra il saggio sociologico e il trattato filosofi-

Da cosa nasce questo accosta-

#### mento Darwin/Dunant?

«Mi sono stufato degli ultradarwinisti alla Telmo Pievani, quelli che compaiono regolarmente su *Micromega*, i quali, mentre la società sta capovolgendo i fondamenti dalla vita umana con la medicalizzazione

della biologia, continuano a sostenere che solo la natura determina tutto e che nulla può la cultura. Oggi, mentre i transu-manisti vogliono andare oltre l'uomo, gli ultradarwinisti sono ancora fermi all'affermazione nuda e cruda della vittoria in natura del più adatto. Mentre invece c'è un'altra tendenza nella tradizione intellettuale, che va dicendo – da 150 anni, con Dunant appunto – che non sempre vince il più forte. Da quando venne pubblicato Sou*venir da Solferino* non è detto che a vincere debba essere il più forte, perché quel libro ha trasmesso il principio che il più forte deve aiutare il debole». Il suo argomentare esula da questioni religiose, per quanto Dunant sia cristiano... «Certo. Ed è da notare che il

suo ragionamento è più cattolico che protestante, sebbene appartenesse a quest'ultima tradizione: se li immagina i valori di Dunant accostati a Calvino? Nel mio libro mi sono preoccupato di lasciar stare Dio e concentrarmi su un discorso razionale. Anche perché, come sociologi cattolici, siamo in ritardo: il mio maestro Achille Ardigò, per fare un nome, non si occupò mai di tali questioni». Lei parla di neo-darwinisti e ultra-darwinisti: cosa distingue gli uni dagli altri?

«Il darwinismo stesso ha avuto una sua evoluzione: ci sono gli

"ultra", che prendono Darwin per spiegare tutto. È una posizione in fin dei conti insostenibile. I neo-darwinisti, invece-Edoardo Boncinelli, secondo me, ne è un esempio - sono più conciliativi: non si spingono a fare riflessioni sull'uomo, si fermano agli animali. E quindi non affrontano il tema della so-

Rifacendosi al sociologo inglese Herbert Spencer, lei si chiede: "L'evoluzionismo sociale, oggi di fatto quasi misconosciuto dai neo-darwinisti, di chi è figlio"? Che risposta dà? «L'evoluzionismo sociale è una trasposizione ottocentesca del pensiero di Darwin. Attecchì molto negli Stati Uniti, dove la selezione naturale coincise con la diffusione del capitalismo, secondo il principio che il più adatto deve occupare il vertice. Va però ricordato che Darwin era stato molto prudente nell'applicare a livello sociale le sue teorie sull'evoluzione, anche a causa della sua famiglia molto religiosa. Successivamente la riflessione

sociologica ha negato la possibilità di una società che stia in piedi secondo il darwinismo. Si immagina se i vari governi, ad esem-

pio, durante la crisi economica attuale, avessero detto ai propri cittadini:

Ritaglio stampa ad uso esclusivo del destinatario, non riproducibile.

## Avvenire

arrangiatevi, vinca il più forte? Ci sarebbe stata la rivoluzione. Il darwinismo sociale si è autoconsumato da solo». Darwin e Dunant

Darwin e Dunant coetanei: si conobbero o lessero

qualcosa l'uno dell'altro?

«Non ho trovato collegamenti tra i due. Però è curioso notare come le loro posizioni nascono negli stessi anni e proseguono autonomamente, in forma parallela.

L'interesse su Dunant è cosa recente, visto che, al di là del premio Nobel per la pace nel 1902, venne dimenticato per tanti anni: la prima guerra mondiale, il comunismo, il fascismo e il nazismo lo oscurarono. Venne recuperato solo negli anni Cinquanta-Sessanta».

Dopo 150 anni di vita del loro pensiero, chi tra Darwin e Dunant risulta vincitore se-

condo il verdetto della storia? «Certamente Dunant, visto che Darwin è sta-

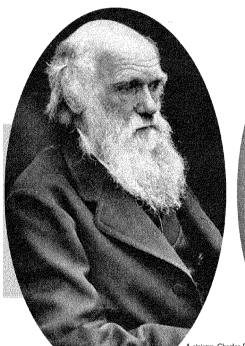
to oggetto di un certo ridimensionamento. La storia della cultura è andata più nella direzione dei principi del primo, considerato che il suo pensiero è più universale, mentre il secondo riguarda solo l'ambito scientifico». Perché questa "vittoria" di Dunant?

«Si è capito che la solidarietà è motore di sviluppo. Lo sosteneva anche l'anarchico russo Kropotkin che, nato darwinista, si è scoperto solidale. Tanto che, a suo giudizio, la "sociabilità" è una legge della vita allo stesso modo della lotta fra i simili. Insomma, esiste anche una "selezione altruistica". Dunant insegna che la soli-

darietà
può vincere
sulla
for-

za».

Costantino Cipolla: «La solidarietà è motore di sviluppo. Anche l'anarchico russo Kropotkin lo sosteneva, la "sociabilità" vale più della lotta fra simili»





### **LA RIVISTA**

#### «Anthropologica»: specificità dell'uomo

«Anthropologica» (La Scuola editrice) è il nome di un nuovo annuario di filosofia diretto da Luca Grion e Andrea Aguti, legato al Centro Studi Veneto Jacques Maritain. Una pubblicazione che si propone come obiettivo «da una parte, la comprensione dei molteplici aspetti che attengono alla cosiddetta questione antropologica. Dall'altra, una riflessione teorica che metta in luce il significato e il valore dell'umanesimo occidentale e delle radici culturali che lo sostengono». Il primo numero, «La differenza umana. Riduzionismo e antiumanesimo», vede i contributi tra gli altri di Roberto Presilla («Linguaggio e naturalismo: il caso di Quine»), Angelo Montanari («Riduzionismo e non intelligenza artificiale»), Paolo Pagani («Appunti sulla specificità dell'essere umano»).

03600